S r . o Y o . . B o~
- ) | |RRVY FIMRAHINRYAN I TES IR |
wﬁ Palyul Lhatse Kater Sang-ngak Rabtan Ling Monastery
o B ER A T AR R
N H BN EL R ERINX I 2 P.0.No:626601

GG

?\'wr\'?\r\'ﬂq&rng\r&gn}\"qaﬁﬂ'q&r«'x%&;&r\’q%@{i«'&ﬁ@'&%‘gﬁgﬁa?\x&?\"
FAS YRR KA AR SN KE AR YR H G | :1?\':1'65'55'@@'
qaa'am\tm&"(m%g’u&’igﬁ«ﬁq'axﬁ]'gam'&q’g«'ﬂ SRS FN AR ARA RIS D FF Y
&g&"(r‘&?gﬁ'&ﬁwm?\'%ﬁ'?a\‘a'maﬂ'ggqm'ég&'&ﬁ] A g RN FN AR RFARY
T35 P FrranGuaAATadRaRaaaiiaRy MR FN TR RN AT S s
55| &tﬁq‘ﬁggq'ﬁqw'@qxqaﬂm'u&'gm'@'@éq'&%ﬂ'ﬂ%«'ﬁq §rlgagagR
qq&’ﬁq&x'h“'q“iﬁ'g&m'qgr\'rﬁ] Er\'mn'qw's{ua'gmsgq'%ﬁ'ﬁ'qqm@xg'r\r\'n@:
Egﬁn@'@} yugES| EFRaRga &rx'&ﬁqm'qg&'ﬁq«'?«g‘&'&ﬁ@%«'qg,ﬁmq'
E]'ngﬁlla'a'&'i&&l'ﬁ’\'] 34'«g"%"ﬁﬁ'gﬂ«'§'§Q'ﬁﬁﬁ'ﬂ'§'xﬁ'ﬁ'§q«'ﬁqﬁmgﬁq&g'&g&w
AR| BRRRYRAN YR &SN RG] F IR RN EN AR N KA g Gy Y
r\i}'qa'qﬁN'ﬂ@ﬁ'ﬁ&'ﬂ'g&«'@«'&“{g'g\&&y'@'rﬁw’{ﬁn?\'q%ﬁ'ianagnaxn%&rﬁw
“]ﬁ"\“"“'iﬂﬂ'ﬁ'qg‘i'@'ﬂ\gﬁ’\'é“"ﬁ“’] a‘]’gfﬂ’“ﬂ ean-Frangois Buliard
(Tsering Thondup)q'xq&a'gﬁ&tq'@'ngﬂ'\'iﬁﬁum'ﬁm'g'&'ﬂ;&'ﬁ&'ﬂﬂ@%ﬁ%’@ﬂ'fﬂ &
%ﬁ’ﬁq'u'ﬁf\rﬁ'@&\r?ﬁ'a?\'ﬁﬂ'ﬁt\y'§5m'g'arq'q%’%ﬁﬁ&'ﬂ&«'g@ﬂ'ﬁﬂ&'ﬂﬁ'%ﬁ't\mq@'&r\'
sl B paasia | A 159 |

Gyashod Township, Serba District, Serta County, Garze Prefecture, Sichuan Province P.0.N0:626601



PREFACE

A notre époque actuelle des cinq dégénérescences rampantes, ou la vie
humaine est courte, ou le moment de la mort est incertain et ou les causes de la
mort sont imprévisibles, il est extrémement rare d’atteindre 1’accomplissement
supréme en se fondant sur la vaste multitude d’instructions des sttras et des
tantras. Dés lors, si I’on s’engage dans la pratique de la Terre pure en identifiant
correctement les méthodes des quatre causes d’une renaissance a Sukhavati,
alors, par le pouvoir des pri¢res d’aspiration du bouddha Amitabha, méme un étre
ordinaire pourra renaitre dans la Terre pure de la grande félicité. Cela ne fait
aucun doute.

Ainsi, dans ce deuxiéme tome de la série intitulée La Terre Pure d’Amitabha,
le sujet principal repose sur les enseignements du bouddha Sakyamuni contenus
dans le Sukhavativyitha-sitra ; sur les ceuvres des Six Ornements et des Deux
Suprémes du noble pays de 1’Inde, tels que le protecteur Nagarjuna ; sur les huit
détenteurs de science (vidydadhara), tels que le maitre Padmasambhava. S’y
ajoutent ses vingt-cinq grands disciples, le roi et ses sujets, ainsi que les cent
grands tertons du Pays des Neiges, le Tibet ; Sakya Pandita ; Je Lobsang Drakpa
(Tsongkhapa) ; les maitres des différentes lignées, sans parti-pris, tels que Marpa,
Milarepa et Gampopa ; ainsi que les maitres des lignées de la Terre pure dans la
Grande Chine (Mahdcina), tels que Kumarajiva.

Plus particuliérement, cet ouvrage se concentre sur le sens essentiel des siitras
tel que condensé dans les quatre causes de la renaissance a Sukhavati par les
saints guides spirituels qui possédaient a la fois les connaissances et les
accomplissements, comme 1’érudit-accompli Karma Chakmé et Lala Sonam
Chodrup.

Je souhaite exprimer ma profonde reconnaissance au traducteur Jean-Frangois
Buliard (Tsering Thondup), qui a rendu ce texte en langue frangaise.

Si un grand nombre de lecteurs étudient et mettent en pratique ce livre,
d’immenses bienfaits en découleront et notamment celui de renaitre dans la Terre
pure de la grande félicité. Aussi, que chacun s’y applique avec diligence !

Vertu ! Vertu !

Ecrit en ce jour auspicieux du 3 janvier 2026 par le responsable en titre et
détenteur des enseignements du monastere de Ser Lhatsé, Ontrul Péma Rigdzin.

Lhatsé Tulku Rinpoché






INTRODUCTION

La longue « Priére d’aspiration pour renaitre dans la Terre immaculée de
grande félicité » composée par Karma Chakmé Raga Asya' est sans aucun doute
la plus célebre du genre au sein des écoles kagyupa et nyingmapa du bouddhisme
tibétain®. Elle fut composée au XVII® siécle par ce grand maitre situé au confluent
des deux traditions précitées.

Deux siécles plus tot, un trésor révélé par le tertdn Ratna Lingpa® annongait la
venue en ce monde de Karma Chakmé :

Sur le site de Ngom, un étre appelé Raga Asya naitra.

11 est la manifestation d’Avalokitesvara’.

1l y aura treize incarnations successives de ce grand étre.
Qui le voit sera libéré en la Terre pure de félicité.

N¢é en 1613 au Tibet oriental (Kham), Karma Chakmé montra dés son jeune
age des capacités spirituelles particuliéres. A 1’Age de six ans, son pére — un
pratiquant tantrique de 1’école nyingmapa — lui apprit a lire et a écrire, I’initia a
Iastrologie et lui transmit largement les enseignements de sa tradition. A neuf
ans, il entra au monastére de Zema®, au Penyul, et y étudia aussi bien les siitras
que les tantras.

A vingt ans, il prit I’ordination compléte et reut la transmission du
Mahamudra du sixiéme Shamarpa, au monastere de Tsurpu (Tibet central). Puis,
il voyagea durant un an et demi avec le dixiéme Karmapa, qu’il considéra comme
son lama-racine.

Ses qualités éminentes lui valurent une grande notoriété a travers tout le Tibet.
Considéré comme un yogi hautement accompli, il était également un auteur
prolifique qui composa soixante-sept volumes sur des sujets tres variés.

Karma Chakmé demeura longtemps dans I’ermitage de Nedo®, qui donnera le
nom a sa lignée particulicre unissant les enseignements karma-kagyu et
nyingmapa.

! Skt. Ragasya. Karma Chakmé signait souvent ses ceuvres de ce nom sanskrit.

2 Comme le précisait Matthew T. Kaptsein dans une note de son article Pure Land Buddhism in Tibet ?
From Sukhavati to the Field of Great Bliss, « la remarquable popularité de cette priere est démontrée par
les nombreux manuscrits et éditions xylographiques que I’on rencontre a travers le monde tibétain. » In
Approaching the Land of Bliss, 2004.

31403-1478. Ce tertdn ou révélateur de trésors spirituels fut également connu pour avoir compilé les
tantras spécifiques de I’école nyingmapa dans une collection unique, le Nyingma Gytibum [rnying ma
rgyud ‘bum] en 42 volumes

4 Chenrezig en tibétain.

3 Tib. Zad ma dgon.

¢ Tib. gNas mdo.



4 | Introduction du traducteur

Entre 1649 et 1662, il y resta en retraite et fut rejoint pour les sept dernicres
années par celui qui allait devenir un de ses grands disciples, Mingyur Dorje’,
alors 4gé de dix ans seulement. Durant cette période, ce dernier eut de nombreuses
visions que Karma Chakmé coucha par écrit. L’ensemble de ces transmissions
mystiques, qui représentent treize volumes, passa a la postérité sous le nom de
Namcho, la « Doctrine céleste ». Ce corpus contient le « Cycle des méthodes
d’accomplissement de la Terre pure de grande félicité? » qui regroupe de
nombreux textes relatifs a Sukhavati (sadhanas, rituels d’initiation d’Amitabha,
prieres...).

Karma Chakmé lui-méme entretenait un lien intime avec Sukhavati. Comme
le précise Georgios T. Halkias®, « dans le genre de la Terre pure, il fut I’auteur de
nombreux ouvrages précurseurs comportant des eulogies, des commentaires et
des cycles de rituels qui combinaient des pratiques et une perspective intégrant a
la fois les sttras et les traditions du Vajrayana ».

Ce méme auteur a décrit ainsi la fin de vie de Karma Chakmé* :

A ldge de soixante-cing ans, il eut une vision du bouddha Amitabha, qui
semblait mécontent qu’il ait pris tant de temps pour le rejoindre. Karma
Chakmeé comprit que cela signifiait qu il rejoindrait bientot Sukhavati. Peu de
temps apres cet évenement, il tomba malade mais continua de transmettre des
enseignements a ses disciples, avec le peu de force qu’il lui restait. L année
Terre-cheval, il quitta ce monde au milieu de signes merveilleux, immergeant
[’essence de son esprit dans la dimension de lumiére d’Amitabha.

LA PRIERE DE KARMA CHAKME

La « Priére d’aspiration pour renaitre dans la Terre immaculée de grande
félicité » s’inspire des deux Sukhavativyiha-sutras et du Karunapundarika-sitra
mais elle intégre également des éléments du domaine tantrique. Ainsi, dans la
visualisation d’Amitabha, des rayons de lumiére émanant de son corps
manifestent Tara et Padmasambhava, montrant ainsi leur nature indissociable.

La priere pourrait étre décomposée en quatre grandes séquences.

Elle débute par une visualisation du bouddha Amitabha avec ses deux
premiers disciples, les grands bodhisattvas Avalokitesvara et Maha-
sthamaprapta, ce dernier étant assimilé a Vajrapani par les Tibétains.

La suite reprend la structure de la pratique en sept branches’ : 1/ hommages,
2/ offrandes, 3/ confession des actes négatifs et transgressions des veeux, 4/

' Tib. Mi ‘gyur rDo rje : 1645-1667.
2 Tib. bDe chen zhing sgrub.

3 Luminous Bliss: A Religious History of Pure Land Literature in Tibet, University of Hawaii Press, 2013,
p. 115.

4 Ibid.
5 Tib. yan lag bdun pa. Cette pratique d’accumulation de mérites trouve sa source dans le
Bodhicaryavatara de Santideva.



Introduction du traducteur | 5

réjouissance pour les vertus accumulées par les individus ordinaires et les étres
sublimes, 5/ requéte aux bouddhas et bodhisattvas de tourner la roue de la
Doctrine 6/ sans passer en nirvana, 7/ dédicace des mérites.

Vient ensuite une série de souhaits a travers lesquels I’auteur :

— Rappelle des points clés (le désenchantement a 1’égard du samsara et
I’importance de ne pas concevoir de doutes sur la possibilit¢ d’une naissance a
Sukhavati)

— Décrit la naissance dans cette Terre pure ainsi que les avantages
extraordinaires de s’y retrouver (possibilité de visiter les autres Terres pures, de
faire offrande a des myriades de bouddhas et de recevoir leurs enseignements,
etc.)

— Enumére en détail les merveilles de Sukhavat

— Explique que lorsque Amitabha passera en nirvana, Avalokite$vara atteindra
I”éveil pour prendre sa suite et qu’il sera lui-méme suivi par Mahasthamaprapta,
devenu bouddha a son tour'.

La pri¢re se termine par une demande de protection adressée au bouddha
Amitabha et une dharani pour favoriser 1’accomplissement de la priére
d’aspiration.

Karma Chakmé composa lui-méme un commentaire de cette priére® en
détaillant les quatre causes qui permettent de renaitre a Sukhavati. D’autres
auteurs, par la suite, écriront leur propre commentaire et plus particulierement
Lala S6nam Chodrup dont I’ouvrage est un des plus détaillés du genre.

LALA SONAM CHODRUP

N¢é en 1862 dans le Nyarong (région orientale du Kham), Lala Sonam Chédrup
¢tait considéré comme 1’émanation de la parole de Dzogchen Pema Rigdzin3 i
prit les veeux de simple moine a 1’age de seize ans dans la tradition gelukpa. Deux
ans plus tard, il fut pleinement ordonné. Il entreprit alors I’étude des tantras auprés
de Rongta Gyalse Pema J igme4, maitre nyingmapa, qui lui transmit les termas de
Rigdzin Chdgyal Lingpa’.

En 1883, a I’age de vingt et un ans, il entra au fameux collége philosophique
Shri Singha du monastére de Dzogchen. A T’issue de ses études, il fut nommé
khenpo®, mais déclina cette charge, préférant avoir la liberté de se consacrer a

! Cette précision ne figure pas dans les deux Sukhavafivytiha-siitras mais dans le chapitre IV du
Karunapundarika-sitra.
2 Tib. bDe smon ‘grel ba padma’i phreng ba.

3 Tib. ¥Dzogs chen Padma Rig ‘dzin : 1625-1697. Ce grand accompli fonda le monastére nyingmapa de
Dzogchen, dans le Kham (Tibet oriental).

4 Tib. Rong tha rGyal sras Padma ‘Jigs med : 1800-1899.
5 Tib. Rig ‘dzin Chos rgyal gLing pa : 1649/1650-1729 ?
6 Tib. mkhan po. « Maitre des écritures ». Equivalent de guéshé [dge bshes] dans 1’école nyingmapa.



6 | Introduction du traducteur

I’écriture et a I’enseignement des siitras et des tantras dans les divers monastéres
et ermitages de la région ou il était invité, tout en menant également des retraites
solitaires. Plus largement, il fut un promoteur des enseignements relatifs a la
Terre pure d’Amitabha et composa plusieurs ouvrages a ce sujet, parmi lesquels
son célébre commentaire détaillé de la priere de Karma Chakmé.

A soixante-cing ans, il débuta une retraite stricte de sept ans a I’ermitage de
Khargang Chime Ritrd' ot il se consacra a la pratique du Dzogchen et il quitta ce
monde en 1944, a I’age de quatre-vingt-trois ans.

LE COMMENTAIRE DE LALA SONAM CHODRUP

Des cinq volumes de textes que Lala Sonam Chddrup écrivit au total, les plus
connus sont sa biographie de Longchenpa” et son commentaire détaillé de la
priere pour renaitre a Sukhavati, composée par Karma Chakmé.

Intitulé « Le Soleil qui Eclaire la Voie de la Délivrance® », ce traité qui
représente 275 pages dans I’ Anthologie de priéres pour Sukhavatt* publiée sous
format occidental en Chine, reste dans 1’esprit de Karma Chakmé en associant les
¢léments caractéristiques du Grand Véhicule et les enseignements tantriques du
Vajrayana.

Débutant avec un rappel des trois excellences’ qui doivent s’appliquer a toute
pratique spirituelle et, de maniére plus large, a tout acte vertueux, 1’ouvrage
combine les quatre causes pour renaitre 2 Sukhavatt® et la priére en sept branches.

Avec un style relevant du genre « Lamrim’ », il reprend certains grands
¢léments des pratiques préliminaires : réflexion sur les tares du samsara et sur le
processus de causalité des actes, production et développement de I’esprit d’éveil,
purification (prosternations et confession) et accumulation de mérites (offrandes,
réjouissance pour les vertus accumulées).

! Tib. mKhar sgang ‘Chi med Ri khrod.

2 Tib. Klong chen pa : 1308-1364.

3 Tib. Mkhas grub karma chags med kyis mdzad pa’i rnam dag bde chen zhing gi smon lam gyi ‘grel
bshad thar lam snang byed ces bya ba bzhugs so.

4 Tib. bDe smon phyogs bsgrigs, Chengdu: si khron mi rigs dpe skrun khang (Sichuan Minorities
Publishing House), 2007.

3 Tib. dam pa gsum. 1/ Production de Pesprit d’éveil pour la phase liminaire, 2/ absence de référence
conceptuelle pour la phase principale et 3/ dédicace pour la phase finale.

1/ Se remémorer Sukhavati et le bouddha Amitabha de maniére répétée et se les représenter
mentalement, 2/ générer 1’esprit d’éveil, 3/ accumuler des mérites et purifier les obscurcissements, 4/
formuler des pricres pour renaitre a Sukhavati et y dédier ses racines de bien.

7 Tib. Lam rim. « La voie graduelle » ou « Les étapes de la voie ». Type d’ouvrage décrivant de maniére
graduée les différentes étapes du chemin spirituel jusqu’au plein éveil en insistant sur les fondements de
la voie. Pour reprendre les mots de David O. Higgins dans sa thése sur le genre Lamrim, « les ceuvres de
type Lamrim sont celles qui décrivent la ‘mani¢re’ dont la voie bouddhiste est suivie au fil de ses étapes
successives ».



Introduction du traducteur | 7

Dans un article sur le sujet, le tibétologue Matthew T. Kapstein soulignait avec
pertinence une caractéristique majeure du commentaire de Lala Sonam Chodrup :

Ce qui le distingue peut-étre des contributions antérieures a ce que j ai appelé
lorientation « Terre pure » dans le bouddhisme tibétain, c’est [’ampleur et la
clarté dans [’élaboration d’un programme complet d’entrainement spirituel
pour lequel Sukhavati reste tout du long le point focal'.

Composé dans un style simple et clair, illustré par de nombreuses histoires
extraites majoritairement des siitras et du Vinaya, le commentaire s’adressait
prioritairement a la communauté monastique et il est préférable de garder cela a
I’esprit en lisant 1’ouvrage. L auteur nous indique dans le colophon qu’il a été
« écrit dans le style des instructions pratiques ». Il nous précise également que
son ouvrage « est orné de références telles que les instructions orales des maitres
a la grande bonté » et qu’il « a été congu de telle facon que quiconque puisse le
comprendre aisément ».

LA TRADUCTION FRANCAISE

Le texte tibétain a été traduit en chinois par Khenpo Sodargye et publié en
Chine en 2012 mais aucune version en langue occidentale n’existait jusqu’a
présent, manque que vient combler la présente traduction frangaise.

Pour celle-ci, le traducteur a bénéficié de 1’aide de Lama Tashi Gyatso, de
Geshe Lhundup Gyaltsen, de Lama Kunga Rinpoché et de Lhatse Tulku
Rinpoché pour les points nécessitant un éclairage et il les remercie vivement, sans
oublier son ami Emmanuel Grolleau, fidéle et efficace relecteur de ses
manuscrits. Il adresse également de sincéres remerciements a Lama Shérab
Namdreul des Editions Yogi Ling pour avoir accepté de publier cette traduction.

Si quelques gouttes de mérites découlent de ce travail, puissent-elles permettre
a toutes celles et a tous ceux qui entreront en contact avec le présent livre, de
renaitre en la Terre pure d’ Amitabha a I’issue de cette vie.

Jean Francois Buliard

! Approaching the Land of Bliss, Religious Praxis in the Cult of Amitabha p. 38 : by Richard K. Payne



