
 

 

Gyashod Township, Serba District, Serta County, Garze Prefecture, Sichuan Province P.O.No:626601 
 

  
 
 

ང་ག། 
 

        ་ཡང་ང་བས་གས་མ་་བ་བ་ས་ནམ་འ་ཆ་ད་འ་ན་ས་ད་་་་ང་ང་འར་མ་
གས་་གདམས་པ་མང་་ལ་བན་ནས་མག་་དས་བ་བ་པ་ན་་དན་པས། བ་བ་ཅན་་་བ་་
བ་ཐབས་ལམ་ས་ཟིན་པ་་ནས་དག་ང་་ཉམས་ན་ས་ན། སངས་ས་ད་དཔག་ད་་ན་ལམ་ི་
མས་་་་་ན་ཡང་བ་ན་ང་ཁམས་་་བ་ལ་་མ་ད། ས་ན་སངས་ས་ད་དཔག་ད་པ་བ་
བ་ཅན་ི་ང་ཁམས་ས་པ་བ་འང་གས་པ་འ་ནང་། སངས་ས་་བ་པ་གངས་བ་བ་ཅན་ི་ང་
མ་དང་། མན་་་བ་གས་་གར་འཕགས་པ་ལ་ི་ན་ག་མག་གས་དང་། བ་དན་པ་འང་
གནས་གས་ག་འན་མ་པ་བད་དང་། ད་ཁ་བ་གངས་ཅན་པ་ལ་་བ་ན་་འབངས་ར་་དང་གར་
ན་བ་། ས་་པན་ན། ་་བཟང་གས་པ། མར་་གས་གམ་གས་ས་་མ་ཆད་པ་ས་བད་ཁག་
་བད་པ་་མ་མས་དང་། མ་་་ན་ལ་་བ་དན་་་ར་་ཝ་གས་དག་ང་བད་པ་་མ་མས་
དང་། ད་པར་་མཁས་བ་ཀ་ཆགས་ད་དང་ག་་བད་ནམས་ས་འབ་གས་མཁས་བ་གས་ན་ི་
ད་བ་བས་གན་དམ་པ་མས་ས་མ་་མས་་དངས་ན་བ་བ་ཅན་་་བ་་བར་བས་ནས་
གངས་པ་མས་་བད་་ག་ར་ས་ནས། ག་ར་མཁན་Jean-François Buliard 

(Tsering Thondup)པ་རན་་ད་ག་་བར་ད་པ་ལ་ས་་་རང་དང་བཀའ་ན་་་བ་དང་། ་
ན་ག་པ་་ན་ིས་བ་འ་ག་ནས་ཉམས་་ང་ན་བ་ན་ང་ཁམས་་་བ་གས་ཕན་ན་དཔག་་ད་
པ་ད་པས་ན་ིས་ནན་ཏན་མད་ག ། ད། །ད། ། 
 

                                                 ་་༢༠༢༦་་༡་ས་༣ན་བཟང་ར། 
                  གར་་་དན་པ་བན་བདག་ང་འན་༧དན་ལ་པ་ག་འན་ིས་ལ། ། 

 



   

Préface 
 

À notre époque actuelle des cinq dégénérescences rampantes, où la vie 
humaine est courte, où le moment de la mort est incertain et où les causes de la 
mort sont imprévisibles, il est extrêmement rare d’atteindre l’accomplissement 
suprême en se fondant sur la vaste multitude d’instructions des sūtras et des 
tantras. Dès lors, si l’on s’engage dans la pratique de la Terre pure en identifiant 
correctement les méthodes des quatre causes d’une renaissance à Sukhāvatī, 
alors, par le pouvoir des prières d’aspiration du bouddha Amitābha, même un être 
ordinaire pourra renaître dans la Terre pure de la grande félicité. Cela ne fait 
aucun doute.  

Ainsi, dans ce deuxième tome de la série intitulée La Terre Pure d’Amitābha, 
le sujet principal repose sur les enseignements du bouddha Śākyamuni contenus 
dans le Sukhāvatīvyūha-sūtra ; sur les œuvres des Six Ornements et des Deux 
Suprêmes du noble pays de l’Inde, tels que le protecteur Nāgārjuna ; sur les huit 
détenteurs de science (vidyādhara), tels que le maître Padmasambhava. S’y 
ajoutent ses vingt-cinq grands disciples, le roi et ses sujets, ainsi que les cent 
grands tertöns du Pays des Neiges, le Tibet ; Sakya Paṇḍita ; Je Lobsang Drakpa 
(Tsongkhapa) ; les maîtres des différentes lignées, sans parti-pris, tels que Marpa, 
Milarepa et Gampopa ; ainsi que les maîtres des lignées de la Terre pure dans la 
Grande Chine (Mahācīna), tels que Kumārajīva. 

Plus particulièrement, cet ouvrage se concentre sur le sens essentiel des sūtras 
tel que condensé dans les quatre causes de la renaissance à Sukhāvatī par les 
saints guides spirituels qui possédaient à la fois les connaissances et les 
accomplissements, comme l’érudit-accompli Karma Chakmé et Lala Sönam 
Chödrup. 

Je souhaite exprimer ma profonde reconnaissance au traducteur Jean-François 
Buliard (Tsering Thondup), qui a rendu ce texte en langue française. 

Si un grand nombre de lecteurs étudient et mettent en pratique ce livre, 
d’immenses bienfaits en découleront et notamment celui de renaître dans la Terre 
pure de la grande félicité. Aussi, que chacun s’y applique avec diligence ! 

Vertu ! Vertu ! 
 
Écrit en ce jour auspicieux du 3 janvier 2026 par le responsable en titre et 

détenteur des enseignements du monastère de Ser Lhatsé, Öntrul Péma Rigdzin. 
 

 
Lhatsé Tulku Rinpoché 

 
 
 



 

 

 
 

 

 

 

 

  



   

Introduction 
 

La longue « Prière d’aspiration pour renaître dans la Terre immaculée de 
grande félicité » composée par Karma Chakmé Raga Asya1 est sans aucun doute 
la plus célèbre du genre au sein des écoles kagyupa et nyingmapa du bouddhisme 
tibétain2. Elle fut composée au XVIIe siècle par ce grand maître situé au confluent 
des deux traditions précitées. 

Deux siècles plus tôt, un trésor révélé par le tertön Ratna Lingpa3 annonçait la 
venue en ce monde de Karma Chakmé : 

Sur le site de Ngom, un être appelé Raga Asya naîtra. 
Il est la manifestation d’Avalokiteśvara4. 
Il y aura treize incarnations successives de ce grand être. 
Qui le voit sera libéré en la Terre pure de félicité. 

Né en 1613 au Tibet oriental (Kham), Karma Chakmé montra dès son jeune 
âge des capacités spirituelles particulières. À l’âge de six ans, son père – un 
pratiquant tantrique de l’école nyingmapa – lui apprit à lire et à écrire, l’initia à 
l’astrologie et lui transmit largement les enseignements de sa tradition. À neuf 
ans, il entra au monastère de Zema5, au Penyul, et y étudia aussi bien les sūtras 
que les tantras.  

À vingt ans, il prit l’ordination complète et reçut la transmission du 
Mahāmudrā du sixième Shamarpa, au monastère de Tsurpu (Tibet central). Puis, 
il voyagea durant un an et demi avec le dixième Karmapa, qu’il considéra comme 
son lama-racine. 

Ses qualités éminentes lui valurent une grande notoriété à travers tout le Tibet. 
Considéré comme un yogi hautement accompli, il était également un auteur 
prolifique qui composa soixante-sept volumes sur des sujets très variés. 

Karma Chakmé demeura longtemps dans l’ermitage de Nedo6, qui donnera le 
nom à sa lignée particulière unissant les enseignements karma-kagyu et 
nyingmapa. 

 
1 Skt. Rāgāsya. Karma Chakmé signait souvent ses œuvres de ce nom sanskrit.   
2 Comme le précisait Matthew T. Kaptsein dans une note de son article Pure Land Buddhism in Tibet ? 
From Sukhāvatī to the Field of Great Bliss, « la remarquable popularité de cette prière est démontrée par 
les nombreux manuscrits et éditions xylographiques que l’on rencontre à travers le monde tibétain. » In 
Approaching the Land of Bliss, 2004. 
3 1403-1478. Ce tertön ou révélateur de trésors spirituels fut également connu pour avoir compilé les 
tantras spécifiques de l’école nyingmapa dans une collection unique, le Nyingma Gyübum [rnying ma 
rgyud ‘bum] en 42 volumes 
4 Chenrezig en tibétain. 
5 Tib. Zad ma dgon. 
6 Tib. gNas mdo. 



4 | Introduction du traducteur 

 

Entre 1649 et 1662, il y resta en retraite et fut rejoint pour les sept dernières 
années par celui qui allait devenir un de ses grands disciples, Mingyur Dorje1, 
alors âgé de dix ans seulement. Durant cette période, ce dernier eut de nombreuses 
visions que Karma Chakmé coucha par écrit. L’ensemble de ces transmissions 
mystiques, qui représentent treize volumes, passa à la postérité sous le nom de 
Namchö, la « Doctrine céleste ». Ce corpus contient le « Cycle des méthodes 
d’accomplissement de la Terre pure de grande félicité 2  » qui regroupe de 
nombreux textes relatifs à Sukhāvatī (sādhanās, rituels d’initiation d’Amitābha, 
prières…).  

Karma Chakmé lui-même entretenait un lien intime avec Sukhāvatī. Comme 
le précise Georgios T. Halkias3, « dans le genre de la Terre pure, il fut l’auteur de 
nombreux ouvrages précurseurs comportant des eulogies, des commentaires et 
des cycles de rituels qui combinaient des pratiques et une perspective intégrant à 
la fois les sūtras et les traditions du Vajrayāna ».  

Ce même auteur a décrit ainsi la fin de vie de Karma Chakmé4 : 
À l’âge de soixante-cinq ans, il eut une vision du bouddha Amitābha, qui 
semblait mécontent qu’il ait pris tant de temps pour le rejoindre. Karma 
Chakmé comprit que cela signifiait qu’il rejoindrait bientôt Sukhāvatī. Peu de 
temps après cet évènement, il tomba malade mais continua de transmettre des 
enseignements à ses disciples, avec le peu de force qu’il lui restait. L’année 
Terre-cheval, il quitta ce monde au milieu de signes merveilleux, immergeant 
l’essence de son esprit dans la dimension de lumière d’Amitābha. 

LA PRIÈRE DE KARMA CHAKMÈ 

La « Prière d’aspiration pour renaître dans la Terre immaculée de grande 
félicité » s’inspire des deux Sukhāvatīvyūha-sūtras et du Karuṇāpuṇḍarīka-sūtra 
mais elle intègre également des éléments du domaine tantrique. Ainsi, dans la 
visualisation d’Amitābha, des rayons de lumière émanant de son corps 
manifestent Tārā et Padmasambhava, montrant ainsi leur nature indissociable. 

La prière pourrait être décomposée en quatre grandes séquences.  
Elle débute par une visualisation du bouddha Amitābha avec ses deux 

premiers disciples, les grands bodhisattvas Avalokiteśvara et Mahā-
sthāmaprāpta, ce dernier étant assimilé à Vajrapāṇi par les Tibétains.  

La suite reprend la structure de la pratique en sept branches5 : 1/ hommages, 
2/ offrandes, 3/ confession des actes négatifs et transgressions des vœux, 4/ 

 
1 Tib. Mi ‘gyur rDo rje : 1645-1667. 
2 Tib. bDe chen zhing sgrub. 
3 Luminous Bliss: A Religious History of Pure Land Literature in Tibet, University of Hawaii Press, 2013, 
p. 115. 
4 Ibid. 
5  Tib. yan lag bdun pa. Cette pratique d’accumulation de mérites trouve sa source dans le 
Bodhicaryāvatāra de Śāntideva. 



Introduction du traducteur | 5 
 

 

réjouissance pour les vertus accumulées par les individus ordinaires et les êtres 
sublimes, 5/ requête aux bouddhas et bodhisattvas de tourner la roue de la 
Doctrine 6/ sans passer en nirvāṇa, 7/ dédicace des mérites.   

Vient ensuite une série de souhaits à travers lesquels l’auteur : 
– Rappelle des points clés (le désenchantement à l’égard du saṃsāra et 
l’importance de ne pas concevoir de doutes sur la possibilité d’une naissance à 
Sukhāvatī)  
– Décrit la naissance dans cette Terre pure ainsi que les avantages 
extraordinaires de s’y retrouver (possibilité de visiter les autres Terres pures, de 
faire offrande à des myriades de bouddhas et de recevoir leurs enseignements, 
etc.)  
– Énumère en détail les merveilles de Sukhāvatī 
– Explique que lorsque Amitābha passera en nirvāṇa, Avalokiteśvara atteindra 
l’éveil pour prendre sa suite et qu’il sera lui-même suivi par Mahāsthāmaprāpta, 
devenu bouddha à son tour1. 

La prière se termine par une demande de protection adressée au bouddha 
Amitābha et une dhāraṇī pour favoriser l’accomplissement de la prière 
d’aspiration. 

Karma Chakmé composa lui-même un commentaire de cette prière 2  en 
détaillant les quatre causes qui permettent de renaître à Sukhāvatī. D’autres 
auteurs, par la suite, écriront leur propre commentaire et plus particulièrement 
Lala Sönam Chödrup dont l’ouvrage est un des plus détaillés du genre. 

LALA SÖNAM CHÖDRUP 

Né en 1862 dans le Nyarong (région orientale du Kham), Lala Sönam Chödrup 
était considéré comme l’émanation de la parole de Dzogchen Pema Rigdzin3. Il 
prit les vœux de simple moine à l’âge de seize ans dans la tradition gelukpa. Deux 
ans plus tard, il fut pleinement ordonné. Il entreprit alors l’étude des tantras auprès 
de Rongta Gyalse Pema Jigme4, maître nyingmapa, qui lui transmit les termas de 
Rigdzin Chögyal Lingpa5. 

En 1883, à l’âge de vingt et un ans, il entra au fameux collège philosophique 
Shri Singha du monastère de Dzogchen. À l’issue de ses études, il fut nommé 
khenpo6, mais déclina cette charge, préférant avoir la liberté de se consacrer à 

 
1  Cette précision ne figure pas dans les deux Sukhāvatīvyūha-sūtras mais dans le chapitre IV du 
Karuṇapuṇḍarīka-sūtra. 
2 Tib. bDe smon ‘grel ba padma’i phreng ba. 
3 Tib. rDzogs chen Padma Rig ‘dzin : 1625-1697. Ce grand accompli fonda le monastère nyingmapa de 
Dzogchen, dans le Kham (Tibet oriental). 
4 Tib. Rong tha rGyal sras Padma ‘Jigs med : 1800-1899. 
5 Tib. Rig ‘dzin Chos rgyal gLing pa : 1649/1650-1729 ? 
6 Tib. mkhan po. « Maître des écritures ». Équivalent de guéshé [dge bshes] dans l’école nyingmapa. 



6 | Introduction du traducteur 

 

l’écriture et à l’enseignement des sūtras et des tantras dans les divers monastères 
et ermitages de la région où il était invité, tout en menant également des retraites 
solitaires. Plus largement, il fut un promoteur des enseignements relatifs à la 
Terre pure d’Amitābha et composa plusieurs ouvrages à ce sujet, parmi lesquels 
son célèbre commentaire détaillé de la prière de Karma Chakmé. 

À soixante-cinq ans, il débuta une retraite stricte de sept ans à l’ermitage de 
Khargang Chime Ritrö1 où il se consacra à la pratique du Dzogchen et il quitta ce 
monde en 1944, à l’âge de quatre-vingt-trois ans. 

LE COMMENTAIRE DE LALA SÖNAM CHÖDRUP 

Des cinq volumes de textes que Lala Sönam Chödrup écrivit au total, les plus 
connus sont sa biographie de Longchenpa2 et son commentaire détaillé de la 
prière pour renaître à Sukhāvatī, composée par Karma Chakmé.  

Intitulé « Le Soleil qui Éclaire la Voie de la Délivrance3  », ce traité qui 
représente 275 pages dans l’Anthologie de prières pour Sukhāvatī4  publiée sous 
format occidental en Chine, reste dans l’esprit de Karma Chakmé en associant les 
éléments caractéristiques du Grand Véhicule et les enseignements tantriques du 
Vajrayāna.  

Débutant avec un rappel des trois excellences5 qui doivent s’appliquer à toute 
pratique spirituelle et, de manière plus large, à tout acte vertueux, l’ouvrage 
combine les quatre causes pour renaître à Sukhāvatī6 et la prière en sept branches.  

Avec un style relevant du genre « Lamrim 7  », il reprend certains grands 
éléments des pratiques préliminaires : réflexion sur les tares du saṃsāra et sur le 
processus de causalité des actes, production et développement de l’esprit d’éveil, 
purification (prosternations et confession) et accumulation de mérites (offrandes, 
réjouissance pour les vertus accumulées).  

 
1 Tib. mKhar sgang ‘Chi med Ri khrod. 
2 Tib. Klong chen pa : 1308-1364. 
3 Tib. Mkhas grub karma chags med kyis mdzad pa’i rnam dag bde chen zhing gi smon lam gyi ‘grel 
bshad thar lam snang byed ces bya ba bzhugs so. 
4  Tib. bDe smon phyogs bsgrigs, Chengdu: si khron mi rigs dpe skrun khang (Sichuan Minorities 
Publishing House), 2007. 
5 Tib. dam pa gsum. 1/ Production de l’esprit d’éveil pour la phase liminaire, 2/ absence de référence 
conceptuelle pour la phase principale et 3/ dédicace pour la phase finale. 
6  1/ Se remémorer Sukhāvatī et le bouddha Amitābha de manière répétée et se les représenter 
mentalement, 2/ générer l’esprit d’éveil, 3/ accumuler des mérites et purifier les obscurcissements, 4/ 
formuler des prières pour renaître à Sukhāvatī et y dédier ses racines de bien. 
7 Tib. Lam rim. « La voie graduelle » ou « Les étapes de la voie ». Type d’ouvrage décrivant de manière 
graduée les différentes étapes du chemin spirituel jusqu’au plein éveil en insistant sur les fondements de 
la voie. Pour reprendre les mots de David O. Higgins dans sa thèse sur le genre Lamrim, « les œuvres de 
type Lamrim sont celles qui décrivent la ‘manière’ dont la voie bouddhiste est suivie au fil de ses étapes 
successives ». 



Introduction du traducteur | 7 
 

 

Dans un article sur le sujet, le tibétologue Matthew T. Kapstein soulignait avec 
pertinence une caractéristique majeure du commentaire de Lala Sönam Chödrup :  

Ce qui le distingue peut-être des contributions antérieures à ce que j’ai appelé 
l’orientation « Terre pure » dans le bouddhisme tibétain, c’est l’ampleur et la 
clarté dans l’élaboration d’un programme complet d’entraînement spirituel 
pour lequel Sukhāvatī reste tout du long le point focal1. 
Composé dans un style simple et clair, illustré par de nombreuses histoires 

extraites majoritairement des sūtras et du Vinaya, le commentaire s’adressait 
prioritairement à la communauté monastique et il est préférable de garder cela à 
l’esprit en lisant l’ouvrage. L’auteur nous indique dans le colophon qu’il a été 
« écrit dans le style des instructions pratiques ». Il nous précise également que 
son ouvrage « est orné de références telles que les instructions orales des maîtres 
à la grande bonté » et qu’il « a été conçu de telle façon que quiconque puisse le 
comprendre aisément ». 

LA TRADUCTION FRANÇAISE 

Le texte tibétain a été traduit en chinois par Khenpo Sodargye et publié en 
Chine en 2012 mais aucune version en langue occidentale n’existait jusqu’à 
présent, manque que vient combler la présente traduction française.  

Pour celle-ci, le traducteur a bénéficié de l’aide de Lama Tashi Gyatso, de 
Geshe Lhundup Gyaltsen, de Lama Kunga Rinpoché et de Lhatse Tulku 
Rinpoché pour les points nécessitant un éclairage et il les remercie vivement, sans 
oublier son ami Emmanuel Grolleau, fidèle et efficace relecteur de ses 
manuscrits. Il adresse également de sincères remerciements à Lama Shérab 
Namdreul des Éditions Yogi Ling pour avoir accepté de publier cette traduction. 

Si quelques gouttes de mérites découlent de ce travail, puissent-elles permettre 
à toutes celles et à tous ceux qui entreront en contact avec le présent livre, de 
renaître en la Terre pure d’Amitābha à l’issue de cette vie.  

 
 

Jean François Buliard 
 
 
 

 
1 Approaching the Land of Bliss, Religious Praxis in the Cult of Amitabha p. 38 : by Richard K. Payne 


